
Guérir en Haïkus, Florence Issac, Éditions L’échappée belle, collection 
Réveil-Matin, 48 pages. 

 
Laisser être 
 
Chronique par Jacques Cauda 

 

Illustration de Sarah Mostrel 

 
 

Le titre : Guérir en Haïkus. Et voici le haïku qui ouvre l’écrit de Florence Issac dessiné par 

Catherine Morisseau : Seulement des mots/Sur la page blanche/Mon tout échappé. On y 

approche une forme d’impermanence, très proche de la sensibilité zen. En revanche, approchée 

par le Tao, la page blanche est plus vivante que les mots qui restent insaisissables, et « mon tout 

échappé » suggère que ce qui devait advenir s’en va, comme (dans)un souffle. Par ailleurs, si l’on 

joue avec et sur les mots, et que les mots deviennent les maux (en écho au verbe guérir cité plus 

haut), la « page blanche » devient à son tour un espace de dépôt, voire d’accueil de la douleur. Le 

dernier vers, très fort, suggère que le poème tente d’être un contenant où l’essentiel s’échappe. 

En somme les « maux » sont sur la page, mais le « tout » s’échappe : c’est exactement le 

rythme du Tao — ce qui est lourd se dépose, ce qui est trop plein se vide. Le dernier vers 

exprime un wu wei émotionnel : ne pas retenir la douleur, la laisser suivre son cours. C’est là tout 

le merveilleux livre de Florence où ce qui guérit n’est pas ce qu’on écrit, mais ce qui s’efface.  

 



Rien n’est « possédable », même nos propres pensées ou douleurs. C’est exactement à lire comme 

dans un koan : on écrit pour dire, mais ce qui devait être dit s’efface. 

 

Prenons comme exemple métonymique (la voile pour le bateau) le haïku de la page 35 : Nature 

subtile /L’homme têtu ne peut comprendre /Il suffit d’aimer. « Subtile » renvoie exactement à la 

manière dont le Tao est décrit dans le Canon de la voie et de la vertu, le Dao de jing : impalpable, 

invisible, non conceptualisable, plus compréhensible par l’intuition que par la pensée. La nature 

est ici perçue comme une manifestation taoïste, une réalité vivante dont la profondeur ne se laisse 

saisir qu’en creux, par une présence silencieuse. « Têtu » suggère : rigidité, volonté trop forte, 

excès d’intellect, fermeture au changement. Ce sont précisément les attitudes critiquées par le 

taoïsme. Lao-Tseu oppose souvent le rigide (qui se brise) au souple (qui accueille). Le vers 

montre que vouloir comprendre par la volonté, autrement dit conceptualiser, maîtriser le réel, 

sépare l’homme du Tao. Le haïku pointe donc la tension entre l’esprit humain crispé et la fluidité 

naturelle du Tao. Le dernier vers apporte la résolution taoïste : non pas comprendre, mais être en 

accord. Dans la perspective taoïste : ziran est « ce qui va de soi », c’est le naturel ; wu wei est l’action 

sans forcer ; et l’harmonie vient du laisser-être et non de l’effort cognitif. « Il suffit d’aimer » 

signifie alors se relier au monde sans tension, s’ouvrir, accueillir ce qui est, laisser tomber le 

contrôle. L’amour ici est moins un sentiment personnel qu’un laisser-faire bienveillant, une 

douceur du rapport au réel. C’est une solution typiquement taoïste : remplacer la volonté de 

comprendre par une disponibilité intérieure. 

 

Ce haïku peut être lu non seulement comme un petit Dao de jing en trois mouvements (1° Le 

Tao est subtil. 2° Le vouloir-comprendre le rend inaccessible. 3° L’accord avec le monde naît du 

laisser-être) mais surtout comme le manifeste du « tout échappé » du début qui s’applique au tout 

du recueil, c’est-à-dire à chacun des poèmes de Guérir en haïkus. Florence Issac nous le redit vers 

après vers et mot après mot : « Ne cherche pas à saisir la nature, entre simplement en harmonie 

avec elle. Et guéris ! » 

 
 

© Tous droits réservés au laboratoire de création contemporaine Peau Electrique. Chronique publiée en 

décembre 2025 dans la rubrique « Chroniques » de Peau Electrique.. « Laisser être » est notre 42ème chronique. 

 


